**传道书 4:1-3**

***所罗门重新回归从人类理性和经验的角度作以评估。他观察了不公的虚空，人类在世上未能捍卫正义，使得在地上的存在不值得羡慕。***

所罗门已经观察到自然充满了周期循环。在传道书中，他也用了很大的篇幅，循环地回到同样的主题，重新作以评论。他从人类理性和经验的角度，重新审视了欺压。

当所罗门**转念，见日光之下所行的一切欺压**时，他重新思考了第 3 章末尾的结论，也就是虽然神按祂的时间掌控着万事，人类却在**欺压者**的手下遭遇不公。所罗门在第 3 章观察到，恶人和义人在审判之日都会对自己的生命交账。现在他**转念，见日光之下所行的一切欺压**，是在深度探讨人类互相伤害的现实。

所罗门评论人类彼此**所行的一切欺压**。这显然是第 3 章讨论世界扭曲本质的连接点，“在审判之处有奸恶“。这里，他讨论**受欺压的流泪**，**且无人安慰**。欺压者拥有**势力**。人类在获取势力后会做什么呢？他们可以用来祝福，也可以用来欺压。

对于**受欺压**者**，无人安慰**。欺压的本质是对他人缺乏关心。当欺压者使用**势力**、影响力、财富或地位来施行欺压时，只能说他们不会用自己的资源去**安慰**。**安慰**一词是 naham，字面意思为 “叹气”。这也许意味着那些有**势力**的人不会为受欺压的人感到痛心。他们只以自我为中心，只关心自己，其他人只是实现**欺压者**想要之东西的手段。

这种叹气的想法是一缕蒸气。如果所有人的生命都满了用所获势力欺压他人的人，那么生活不就只有徒劳吗？这不就证明了一切都是**虚空**吗？所罗门在第 2 节说到，他**赞叹那早已死的死人**。死人**胜过那还活着的活人**，他们已经逃脱了从**欺压**而来的**眼泪**，因为死人摆脱了那些缺乏**势力**之人一贯的**欺压**，已经逃脱了徒劳、**虚空**。

**那未曾生的比这两等人更强**。死人已经从欺压中获取了缓刑，但未曾出生的对欺压和其影响力完全不知。**活着的人**更糟，因为他们必须每天处理这样的现实。

**那未曾生的**从未降服于**受欺压者**的困境 (或者欺压者的羞辱性罪行)。甚至更普遍的是，那未曾生的无需对付那面对不公而有的无力的挫败感。他们从**未见过日光之下**的**恶事**，就是比那些遭受欺压的人更广阔的恶网。

在虚空之中，理解力是有限的，以致缺乏了确定性和清晰度，人类注定在扭曲和**恶事**中挣扎。如果这就是生命的全部，那么最好是不要活着，因为这样就无需观察**日光之下**所有的**恶事**。 所罗门再一次从人类的理性和经验做出评论，并且会继续在理性和经验的观察和信心的观察间循环。

传道书 4:1-3**我又转念，见日光之下所行的一切欺压。看哪，受欺压的流泪，且无人安慰；欺压他们的有势力，也无人安慰他们。2因此，我赞叹那早已死的死人，胜过那还活着的活人。3并且我以为那未曾生的，就是未见过日光之下恶事的，比这两等人更强。**